
 
Перцепция и информация 

 

 

15

УДК 122/129 
 
 
 
 
 
 
 
 

Л.В. Скворцов 

ПЕРЦЕПЦИЯ И ИНФОРМАЦИЯ 
 
В статье рассматривается, что происходит с истиной, когда 

объект реальной действительности превращается в информацию. 
Коль скоро реальность мира предстает в виде информации, это 
открывает возможность считать адекватной информацию без ис-
тины. Доказывается, что если информационный демиург формирует 
окружающий смысловой мир в соответствии со своей волей, то 
возникает возможность расщепления между формируемыми 
смыслами и истиной действительной жизни. Вместе с тем поведе-
ние приобретает ситуационный характер, информационная досто-
верность которого имеет приоритет по отношению к универсаль-
ным нравственным категориям добра и справедливости. 

Ключевые слова: миропонимание; истина; информационный 
универсум; естественная информация; перцепция информации. 

The paper analyses what happens to truth when a real object 
turns into information. As the reality of the world is represented in the 
form of information, it opens an opportunity to consider information 
adequate without it being true. The paper attempts to prove that if the 
information demiurge forms the world of meanings in accordance with 
his will, there appears a possibility of a split between the meanings be-
ing formed and the truth of real life. At the same time, behavior takes 
on a situational character, whose informational validity has priority 
over the universal moral categories of virtue and justice. 

Keywords: world view; truth; information environment; natural 
information; information perception. 

Оксфордский словарь английского языка определяет пер-
цепцию как способность видеть, слышать или становиться осве-



 
Л.В. Скворцов 

 

 

16

домленным о чем-либо через посредство ощущений, как путь рас-
смотрения, понимания или интерпретации чего-либо [Concise 
Oxford English Dictionary, 2011, p. 1063]. 

Перцепция – это тот путь, который связывает Ego, т.е. внут-
реннюю сущность субъекта, с окружающим его миром. Познание 
мира обычно рассматривается как результат контакта через по-
средство перцепции, так что истина бытия полагалась продуктом 
адекватного отражения. Если органы ощущений человека нахо-
дятся в нормальном состоянии, то человек через них получает ис-
тинное знание. Но что происходит с истиной, когда объект реаль-
ной действительности превращается в информацию? 

Как известно, уже античная философия поставила под сомне-
ние совпадение истины с перцепцией объектов реального мира. 
Ощущения обманывают человека: солнце он видит как диск раз-
мером с колесо, тогда как в действительности оно многократно 
превышает размер земного шара. Это касается и других форм пер-
цептивного восприятия реальности. 

Значит, истина добывается иным путем – путем мышления, 
позволяющего дать адекватную интерпретацию переменчивых 
ощущений и определить те константные свойства бытия, которые 
и совпадают с истиной. Следовательно, истина знания может не 
только отклоняться, но и противоречить представлениям, которые 
возникают на основе перцепции. 

Однако если истина разума является отличной от эмпириче-
ской реальности, данной в перцепции, то тогда следует признать 
удвоение мира – мира, который складывается из всего многообразия 
ощущений – зрительных, слуховых, вкусовых, осязательных, обо-
нятельных, – и мира, который возникает в результате смысловых 
комбинаций абстракций разума. 

Противостояние гносеологии эмпиризма и рационализма с 
их убедительной аргументацией находит свое разрешение в спе-
цифическом агностицизме, который заключает весь внешний мир 
в «скобки», предлагая согласиться с предположением, что его «как 
бы» не существует, во всяком случае, не существует для истинного 
знания. И тогда человек начинает видеть себя в специфическом 
универсуме, в котором объективность реальности формируется 
внутренней интенцией человека: человек, обладающий интенцией, 
т.е. намерением, стремлением, всегда стремится к чему-то, что он 
знает. Это и есть тот объект, который существует реально и в то 



 
Перцепция и информация 

 

 

17

же время о котором человек имеет знание, поскольку он является 
продуктом его интенции. 

Каким бы парадоксальным ни казалось это миропонимание, 
оно в ХХ в. становится одним из ключевых факторов, определяю-
щих мотивы, характер и смысл социального поведения. Это – 
своеобразная философия эпохи, которая становится все более до-
минирующей в эру информационного общества и возникновения 
глобального информационного универсума. Мир, окружающий 
сегодняшнего человека, – это мир плюрализма объективностей, 
данных в форме информации. Коль скоро реальность мира пред-
стает в форме информации, она не затрагивает фактической и мо-
ральной реальности, и в этом заключается ее фундаментальная 
ущербность: она открывает возможность считать адекватной ин-
формацию без истины. 

Следует заметить, что отчасти сама эволюция философской 
истины может подводить к такому заключению. На самом деле, 
для того чтобы получить адекватное представление о сущности 
Бытия, философ должен был оставить мир явлений, увидеть то, что 
находится за явлениями, это значит – разгадать тайну источника игры 
теней, которую, согласно Платону, видит человек и принимает за 
истину. Ученый, как и философ, не только описывает лежащие на 
поверхности явления окружающей действительности, но и прони-
кает в их внутренний механизм, в клеточное строение и генетиче-
ский код живых организмов. Но какая картина ему открывается 
при этом? Вместо прекрасной тропической птицы с удивительным 
оперением и уникальным пением он начинает видеть какую-то серую 
абстрактную картину точек, кривых линий, движение жидких масс. 
Но считается при этом, что он проникает в истину сущности жизни. 

Как ведет себя, на что ориентируется молодой человек, ко-
торый влюбляется в свою будущую спутницу жизни? Это – чудо 
красоты ее тела, выражение ее глаз, звучание ее голоса. Но если 
взглянуть на это тело с позиций анатомии, проникающей во внут-
реннюю сущность тела, то взгляд молодого человека может заме-
реть от увиденной истины функционирования внутренних органов. 

На этот аспект проблемы обратила внимание Ханна Арендт, 
которая писала: «Первенство явления – это факт повседневной 
жизни, который ни ученый, ни философ не в состоянии обойти... 
Против этих непоколебимых убеждений здравого смысла высту-
пает вековое теоретическое превосходство Бытия и Истины над 



 
Л.В. Скворцов 

 

 

18

простым явлением, т.е. превосходство почвы, которая не выходит 
на поверхность явления» [Арендт, 2013, c. 30–31]. 

Философская традиция, полагает Х. Арендт, трансформиро-
вала почву в причину, которая имеет более высокий ранг, нежели 
следствие. И это, считает Х. Арендт, – одно из самых давних и са-
мых стойких метафизических заблуждений. «Оказалось, что ни 
один человек не может жить среди “причин” или на нормальном 
человеческом языке дать исчерпывающий отчет о Бытии, чья  
истина может быть научным образом доказана в лаборатории и 
проведена на практике в реальном мире при помощи техники» 
[Арендт, 2013, c. 31–32]. 

Таким образом, истина повседневной жизни начинает «рас-
ходиться» с научной интерпретацией действительности. В контек-
сте информационного общества проблема затронула бытие самого 
человека: что считать его сущностной истиной? Тот образ самого 
себя, который он «слепил» из обстоятельств своей жизни и «выло-
жил» в сеть для всеобщего обозрения, или те его свойства, которые 
открываются в его медицинской карте и в служебных характеристи-
ках, или же его свойства, отраженные в откликах окружающих его 
родственников, соседей и сослуживцев? В каждом случае человек 
так видится самому себе или видится своему окружению. Эти ви-
димости могут быть миражами, которые быстро рассеиваются или, 
подобно движению солнца, его восходу утром и закату вечером, 
устоят против любого объема научной информации. «Это тот спо-
соб, каким явления Солнца и Земли неизбежно видятся всякому 
привязанному к земле созданию, которое не в силах изменить свое 
обиталище» [Арендт, 2013, c. 44]. 

Но как же человек будет видеть цивилизационную истину, 
находясь внутри действующих информационных систем? Не встает 
ли вообще проблема формирования информационного универсума 
без истины? 

Всемирно-исторические конфессии приучают человека к вос-
приятию божественного как порождающего явления жизни и судь-
бы людей, не являясь перед ними в своей подлинной сущности. 

В информационном обществе возникает цивилизационная 
ситуация, при которой создатели информационных систем и про-
грамм определяют явления информационного общества и, в  
известном смысле, судьбы людей. Они остаются при этом невиди-
мыми. Если информационный демиург формирует окружающий 



 
Перцепция и информация 

 

 

19

людей смысловой мир в соответствии со своей волей, а не в соот-
ветствии с тем, что происходит в действительной жизни, то возни-
кает возможность расщепления между формируемыми смыслами и 
истиной действительной жизни. 

Рождается информационный мир, параллельный действи-
тельному миру и нагруженный своими специфическими видимо-
стями, критерием которых является «полезность», а не «истин-
ность». Этот процесс начинает получать свое концептуальное 
оформление. Характерна в этом отношении позиция сотрудника 
Отдела философии Института неврологии Университета штата 
Джорджия Андреа Скарантино и сотрудника Отдела философии 
Университета Миссури Гуалтиеро Пиччинини. Она сформулиро-
вана в статье «Информация без истины» [Scarantino, Piccinini, 
2010]. Авторы формулируют свою позицию вполне внятно. Со-
гласно тезису Достоверности (Verdicality thesis), информация тре-
бует истины. С этой точки зрения дым свидетельствует о наличии 
огня только в том случае, если огонь – это действительно огонь. 
Утверждение, что у Земли две Луны, имеет значение лишь в том 
случае, если действительно у Земли существуют две Луны. 

Мы, утверждают авторы, отвергаем тезис Достоверности  
и доказываем, что основные понятия информации, используемые в 
когнитивной науке, позволяют «А иметь информацию о наличии Р 
даже тогда, когда Р ложно». Отвержение тезиса Достоверности 
обусловлено взглядами, согласно которым (1) когниция включает 
в себя производство информации и (2I) компьютерные системы 
производят информацию [Scarantino, Piccinini, 2010, p. 313]. При 
этом делается отсыл к здоровому плюрализму в теории информа-
ции, допускающему виды информации, которые несовместимы с 
тезисом Достоверности. 

Какие доводы позволяют легитимизировать информацию 
вне тезиса Достоверности? А. Скарантино и Г. Пиччинини счита-
ют, что применительно к информации правомерно использование 
смешанной концепции. 

Тезису Достоверности не хватает различения между двумя 
понятиями семантической информации. Семантическая информация 
имеет дело с семантическим содержанием или смыслом сигналов. 
Существует по крайней мере два важных вида смысла, а именно 
естественный и ненатуральный смыслы. Такова точка зрения, вы-
сказанная Полем Грайсом в 1957 г. [Scarantino, Piccinini, 2010, 



 
Л.В. Скворцов 

 

 

20

p. 314]. Естественный смысл иллюстрируется таким предложением: 
«Эти пятна на коже означают инфекционное заражение», что явля-
ется истиной. 

Ненатуральный смысл иллюстрируется предложением: «Эти 
три удара колокола означают, что автобус заполнен». Это является 
истиной, если даже автобус не заполнен [Scarantino, Piccinini, 
2010, p. 315], поскольку относится к установленному правилу во-
обще, а не к тому, что происходит здесь и сейчас. Эти два понятия 
информации существенно различны, и чтобы определить, включает 
ли информация истину, нужно рассмотреть оба. Естественная ин-
формация ближе всего к тому понятию, которое, считают авторы, 
наиболее часто обсуждается такими философами, как Ф. Дрецке, 
Дж. Фодор, Р.Дж. Миликан, Дж. Коген и А. Мескин. С этой точки 
зрения критик может сказать, что понятие ненатуральной инфор-
мации проблематично, поскольку оно включает интенциональный 
контент, т.е. декларативный, но не действительный контент. Нена-
туральная информация не может быть использована для того, что-
бы натурализовать интенциональность. И наша цель, утверждают 
авторы, не в том, чтобы натурализовать интенциональность, что 
пытаются сделать такие философы, как Ф. Дрецке, а понять ту 
центральную роль, которую играет информация в когнитивных и 
компьютерных науках (см.: [Scarantino, Piccinini, 2010, p. 315]. 

Когда ситуация проясняется, можно принять решение о том, ка- 
кому понятию информации теоретик будет следовать, могут ли 
пятна на коже нести естественную информацию об инфекции, если 
инфекция отсутствует. Может ли дым нести естественную инфор-
мацию об огне, если огонь отсутствует? Может ли звук дверного 
колокольчика нести естественную информацию о ком-то, находя-
щемся у двери, даже если там нет никого? Согласно П. Грайсу, 
ответ на эти вопросы только один – «Нет!». 

Авторы отступают от этой стандартной позиции, утверждая, 
что передача естественной информации может включать в себя не 
более чем истину заявления о возможности. Сигналы такого рода 
несут натуральную информацию о возможности того, о чем они 
говорят. В этом смысле пятна на коже пациента несут естествен-
ную информацию об инфекции в том смысле, что пациент, имею-
щий пятна на коже, скорее мог подхватить инфекцию, нежели тот, 
кто таких пятен на коже не имеет. Если это признается, то тезис 
Достоверности может быть сформулирован следующим образом: 



 
Перцепция и информация 

 

 

21

«Если система А имеет информацию о наличии Р, то тогда есть Р». 
Таким образом, важно отличать пробабилистскую натуральную 
информацию (В, возможно, является G) от естественной информа-
ции (В является G), которая следует принципу «все или ничего». 
Это различение имеет ключевое значение для толкования естест-
венной информации [Scarantino, Piccinini, 2010, p. 316]. 

Теоретики естественной информации фокусируются, глав-
ным образом, на принципе «все или ничего» относительно естест-
венной информации. Теория информации рассматривается как 
глава в теории познания, и поскольку, как считает Ф. Дрецке, зна-
ние требует истины, то и информация также ее требует. И с этим 
трудно не согласиться. Информация без истины или вопреки исти-
не превращается в дезинформацию. 

А. Скарантино и Г. Пиччинини, однако, считают, что такая 
позиция ведет к отрицанию натурального характера пробабилист-
ской информации: правильный тезис, что информация может под-
чиняться знанию, ошибочно отождествляется с ложным тезисом, 
что информация во всех случаях подчиняется знанию [Scarantino, 
Piccinini, 2010, p. 317]. Значит, информация может и не подчиняться 
знанию. Обращается внимание на известный природный факт, что 
организмы выживают и воспроизводят себя, настраивая на отно-
сящуюся к ситуации, но несовершенную корреляцию между внут-
ренними состояниями и внешними стимулами, между окружаю-
щими стимулами, угрозами и возможностями: возникает звук 
приближающегося хищника, и начинается бег ланей; появляющая-
ся краснота зреющего яблока делает его привлекательным. Орга-
низмы могут ошибаться. Некоторые ошибки точно вызываются 
пробабилистской информацией о событиях, которую не удалось 
получить. Ключевой момент состоит в том, что неудача в получе-
нии такой информации сопоставима с неполучением естественной 
информации [Scarantino, Piccinini, 2010, p. 319]. 

Авторы анализируют пример П. Грайса с тремя ударами ко-
локола, свидетельствующими о том, что автобус заполнен пасса-
жирами. Но если водитель производит три удара колокола, когда 
автобус почти пуст, то в этом случае мы скажем, что три удара ко-
локола означают ложную (ненатуральную) информацию о запол-
няемости автобуса. Адвокаты тезиса Достоверности предлагают 
именно такую интерпретацию этого явления, полагая, что ложная 
информация в действительности информацией не является. Соот-



 
Л.В. Скворцов 

 

 

22

ветственно, они защищают применение тезиса Достоверности к 
ненатуральной информации. Наиболее аргументированную защи-
ту этой позиции предлагает Л. Флориди, который расширяет ана-
логию, предложенную Ф. Дрецке, что ложная информация и де-
зинформация – это такие же виды информации, как подсадная утка 
или резиновая утка, которые представляются настоящими утками. 
Эта аналогия представляется особенно уместной, если ее сопоста-
вить с панорамой современных информационных войн, которая 
«усажена» информационными подсадными утками. 

Механизм возможной информации «работает» так, что воз-
можная информация подается как натуральная, и таким образом 
достигается нужный политический эффект здесь и сейчас. Откры-
тие истины через определенное время, как кажется, значения не 
имеет. Пробирка, в которой заключено вещество, представляющее 
угрозу для человечества, становится основанием для начала воен-
ного вторжения в суверенное государство. Когда обнаруживается, 
что такое вещество в данном суверенном государстве не произво-
дится, это кажется освежающей, но несколько запоздавшей ново-
стью, не имеющей действительного определяющего эффекта. Тео-
ретическая «фишка» заключается в том, что информация о 
возможности, в данном случае не соответствующая тезису Досто-
верности, оказывается более эффективной, чем последующая ин-
формация о том же явлении, соответствующая тезису Достоверности. 
Кроме того, ясно, что компьютерщики включают как истинную, 
так и ложную информацию под рубрикой информации. Это стано-
вится дополнительным доводом считать ложную информацию ин-
формацией. 

А. Скарантино и Г. Пиччинини также обращают внимание 
на декларативную ненатуральную информацию – вид информации, 
ассоциируемый с декларативными предложениями. Эта информа-
ция оценивается с точки зрения истины – она может быть истин-
ной или ложной, но и ненатуральная ложная информация также 
считается информацией. 

Существуют также формы ненатуральной информации, кото-
рые не подлежат оценке с точки зрения истины. К числу таких форм 
информации относится ненатуральная информация, которая не имеет 
оценки с точки зрения истины, например информация, представ-
ляющая указание, что нужно делать. Если вы говорите – «пристег-
ните ремни», то вы представляете информацию для пассажиров 



 
Перцепция и информация 

 

 

23

авиалайнера. Вы информируете, что нужно делать, но эта информа-
ция не оценивается с точки зрения истинности или ложности: она 
рассматривается с точки зрения ее фактической наличности. 

А. Скарантино и Г. Пиччинини называют речевые акты, пе-
редающие информацию: команды, советы, запрещения, инструк-
ции, разрешения, предположения, настояния, предупреждения, 
согласия, гарантии, приглашения, обещания, извинения, поздрав-
ления, приветствия и многие другие. Однако эти речевые акты не 
ставят своей целью что-то обрисовать. 

Авторы обращаются также к оценке суждений, которые яв-
ляются информацией, но в то же время не могут быть признаны в 
качестве безусловной истины. К их числу можно отнести следую-
щее суждение: «В универсуме повсюду существует жизнь». Это – 
гипотетическая информация о том, что повсюду в универсуме мы 
можем обнаружить жизнь. Мы знаем, что это суждение не имеет 
реального подтверждения, однако это будет информацией, даже ес-
ли мы знаем, что жизнь не существует во всех частях универсума. 

Требовать от ненатуральной информации, чтобы она была 
истинной, считают авторы, – это значит не позволять нам пони-
мать недекларативные речевые акты как имеющие что-то общее с 
передачей информации. 

Аналогичные выводы можно сделать и в плане использова-
ния понятия «информация» в компьютерной науке. Компьютеры 
оперируют данными на основе инструкций. Данные и инструкции, 
которыми манипулируют компьютеры, внутренне идентичны, хотя 
и играют разную роль. Данные имеют семантический контент, 
компьютерные инструкции также интерпретируются семантиче-
ски. Но инструкции не истинны и не ложны. 

Таким образом, понятие информации охватывает различные 
формы семантического контента, которые могут быть истинными, 
ложными, а также неистинными и неложными. Это и позволяет 
авторам относить к информации ложные данные и ложные декла-
ративные заявления. 

Однако это коренным образом видоизменяет всю гносеоло-
гическую ситуацию. Возникает вопрос: почему философы, начи-
ная со времен Античности, говорили о сакральности истины? Как 
оказывается, информационное общество, превращая информацию 
в универсальную среду жизни, принятия решений и массового по-
ведения, уравнивает натуральную и ненатуральную информацию. 



 
Л.В. Скворцов 

 

 

24

Происходит десакрализация истины. Приоритет и сакральность 
истины естественным образом начинают вытесняться из массового 
сознания, замещаясь достоверностью отправления и получения дан-
ных информации. Приоритет приобретает не истина содержания 
информации, а эффект ее воздействия независимо от того, как она 
оценивается с точки зрения истинности содержания. Происходит 
формирование качественно новой духовной среды, реагирующей 
на получаемый информационный посыл. Соответственно, проис-
ходит формирование специфических качеств массового сознания, 
однозначно реагирующего на информационные сигналы, их со-
держание без какой-либо оценки с позиций истины и неистины. 
Возникает плюральный субъект, обладающий однородными качест-
вами информационных реакций и массового поведения. Поведение 
субъекта управляется информацией, которая, как правило, не под-
дается оценке, соответствующим критериям истины и неистины. 

Принимая облегченное и не требующее критического само-
определения информационное управление всеми формами личного 
поведения, индивид утрачивает то, что называлось «духовно-
стью», утрачивает личную идентичность, которая в своей основе 
видела совокупность универсальных нравственных и правовых 
принципов, объединенных двумя основными категориями – добра 
и справедливости. Поведение во всем многообразии жизненных 
ситуаций, их сложности и противоречивости сталкивалось с внут-
ренними духовными границами, переступить которые означало 
потерять самого себя как позитивную личность и уважение своего 
социального окружения. Это то, что подпадает под понятие чело-
вечности, а значит, и взаимного отношения независимо от этниче-
ских, национальных, социальных и культурных спецификаций. 

Теперь ситуация начинает меняться. Поведение обретает си-
туационный характер, информационная достоверность которого 
имеет приоритет по отношению к философским категориям добра и 
справедливости. Вместе с тем происходит постепенная деструкция 
оснований духовной коммуникации: если ослабевают универсаль-
ные нравственные и правовые ориентиры внутри личного самосоз-
нания, то формы коммуникации определяются изменяющимся ха-
рактером жизненных ситуаций. Стоящие над ними универсальные 
нравственные и правовые ориентации воспринимаются как мани-
ловщина и лицемерие. 



 
Перцепция и информация 

 

 

25

Потенциальная безграничность характера жизненных ситуа-
ций, а значит, и беспредельность их информационной достоверно-
сти становятся предпосылками формирования внутреннего мира 
личности, который не может иметь ни определенного начала, на 
твердой основе зрелой жизни, ни смыслового ее завершения. 

Кардинальные изменения претерпевает и способность мыш-
ления. Если традиционно формирующаяся способность мышления 
позволяла отличать разум как концептуальное познание от рассуд-
ка как понимания восприятий, т.е. многообразия эмпирических 
реалий, то теперь все явления сознания воспринимаются как ин-
формация, внутренние различения которой опосредуются характе-
ром ее воздействия на принимаемые решения и формы поведения. 
Если определенность истины является основанием необходимости 
той или другой формы поведения, то достоверность бесконечного 
многообразия информации предопределяет случайный характер 
массового поведения. 

В известном смысле можно рассматривать первоначальные 
стадии формирования и эволюции цивилизаций как стадии реше-
ния ключевой программы соединения случайных форм поведения 
и человеческих отношений с необходимыми формами, соответст-
вующими интересам формирования устойчивых цивилизаций. Ис-
ходная истина в решении этой проблемы состоит в свободном 
подчинении личной воли тому закону, который обусловливает 
безусловную устойчивость цивилизации как целого. 

Для того чтобы это превратилось в реальность массового по-
ведения, должны возникать духовно-социальные образования, об-
ладающие безусловным авторитетом, в котором социальная масса 
наряду с несомненным убеждением видит не только что-то полез-
ное и необходимое для себя в силу каких-то конкретных причин, 
но и реальное выражение беспримесной истины и несокрушимой 
правды. 

Именно выражение беспримесной истины и несокрушимой 
правды воспринималось критическим умом скептически, поскольку 
для безусловной доказательности истины такого восприятия необ-
ходимо эмпирическое видение универсального бесконечного. 
Универсальное бесконечное, недоступное зрительному, слухово-
му, тактильному, вкусовому, обонятельному восприятию, как не-
видимая душа мира влияет на возникновение внутренней гармо-
нии рождающейся цивилизации, на метаморфозы ее исторических 



 
Л.В. Скворцов 

 

 

26

форм. И только философия может делать видимой невидимую ду-
шу мира. 

 
 

Список литературы 
 

1. Арендт Х. Жизнь ума / Пер. с англ. Говорунова А.В. – СПб., 2013. – 517 с. 
2. Concise Oxford English dictionary. – Oxford, 2011. – ХХIX, 1682 p. 
3. Scarantino A., Piccinini G. Information without truth // Metaphilosophy. – New 

Haven, 2010. – Vol. 41, N 3, April. – P. 313–330. 
 


